


Współczucie 
- słownik języka polskiego 

uczuciowa
solidarność z

osobą cierpiącą 

stan psychiczny
osoby, która

wczuwa się w
sytuację kogoś,

kogo spotkało coś
złego lub ma

kłopoty, i której z
tego powodu jest

bardzo przykro

Koncentracja na
cierpieniu



συμπάθεια
compassio 

greka i łacina 

współcierpienie

Współodczuwanie:
Zrozumienie i

akceptacja uczuć
drugiej osoby

stoicyzm 

 uznanie, że
wszystko we

wszechświecie jest
ze sobą połączone i

wpływa na siebie
nawzajem

lubienie 

w prostszym
znaczeniu, "darzyć

kogoś sympatią"
oznacza lubić

kogoś 



Sympatheia u stoików
W systemie stoickim sympatheia (sympatheia tōn holōn – współodczuwanie
całości) to termin kosmologiczny i ontologiczny 
Dla stoików sympatheia to fundamentalna zasada jedności świata. 
Stoicy wierzyli, że wszechświat nie jest zbiorem przypadkowych elementów, ale
jednym, żywym organizmem, przenikniętym przez boski rozum (Logos) oraz
Pneuma (duch/tchnienie).
Skoro świat jest jednym ciałem, to każda jego część oddziałuje na pozostałe.
Jeśli „zranisz” jedną część świata, cierpi cała reszta. Marek Aureliusz pisał: „Co nie
jest pożyteczne dla roju, nie jest też pożyteczne dla pszczoły”.
W stoicyzmie fizycznym przejawiało się to w przekonaniu, że istnieje powiązanie
między niebem a ziemią (np. wpływ księżyca na przypływy mórz był dla nich
dowodem na sympatheia).
Wszystkie wydarzenia są ze sobą splecione łańcuchem przyczynowo-skutkowym
(determinizm). Nic nie dzieje się w izolacji.



Sympatheia u stoików
Skoro wszyscy ludzie posiadają iskrę Logosu, są ze sobą „spokrewnieni” na
poziomie kosmicznym, dlatego stoik powinien rozszerzać swój krąg troski – od
siebie, przez rodzinę i przyjaciół, aż po całą ludzkość, ponieważ wszyscy jesteśmy
organami tego samego organizmu.
Współczesne współczucie często opieramy na emocji. Stoicka sympatheia oferuje
inną perspektywę – racjonalną współzależność: Pomagam drugiemu nie dlatego,
że poczułem chwilowy żal (stoicy uważali litość za namiętność, czyli chorobę
duszy!), ale dlatego, że jesteśmy częściami tej samej całości. Pomoc drugiemu jest
tak naturalna, jak pomoc lewej ręki prawej ręce.
Krytyka litości: Stoicy (np. Seneka w De Clementia) odróżniali:

Litość (misericordia): którą uważali za wadę (niekontrolowane uleganie
smutkowi na widok cudzego nieszczęścia, co mąci spokój mędrca).
Łaskawość/Pomocowość: rzeczowe i aktywne wsparcie potrzebującego,
wynikające z poczucia wspólnoty (sympatheia), ale bez emocjonalnego
rozpadu pomagającego.



Empatia
empatia (z gr. en – w, pathos –
cierpienie) sugeruje „wejście w
cierpienie”
Współcześnie empatia jest
definiowana jako zdolność do
zrozumienia stanów
psychicznych innych osób oraz
umiejętność współodczuwania
ich emocji



Trzy wymiary empatii
Współczesna psychologia (np. wg modelu Daniela
Golemana lub Paula Ekmana) dzieli empatię na:

Empatia poznawcza: To czysto intelektualna
umiejętność przyjęcia perspektywy drugiej osoby.
„Rozumiem, co myślisz i dlaczego tak się czujesz”. Jest
kluczowa w negocjacjach czy terapii, ale sama w sobie
może być chłodna – posługują się nią np. doskonali
manipulatorzy.
Empatia emocjonalna (afektywna): To fizyczne i
psychiczne współodczuwanie. „Czuję twój ból”. Opiera
się na systemie neuronów lustrzanych w mózgu (nasz
mózg „symuluje” działania i emocje, które obserwujemy
u innych. Kiedy widzę, że ktoś się kłuje w palec, w moim
mózgu aktywują się te same obszary, jak gdybym to ja
został ukłuty). To ten mechanizm sprawia, że robi nam
się smutno, gdy widzimy płaczące dziecko.
Troska empatyczna (responsywna): To etap, w którym
empatia przechodzi w działanie. Nie tylko rozumiem i
czuję, ale chcę pomóc. To właśnie ten wymiar jest
najbliższy teologicznemu pojęciu Caritas (miłości
czynnej).



Empatia a współczucie
Empatia (czysta) może prowadzić do wyczerpania.
Jeśli zbyt mocno współodczuwam ból innych, mój
mózg reaguje tak, jakbym to ja był w
niebezpieczeństwie. Prowadzi to do wypalenia, lęku i
wycofania się z pomocy („nie mogę na to patrzeć”).
Współczucie (Compassion) aktywuje w mózgu inne
ośrodki – te odpowiedzialne za nagrodę i miłość
(oksytocynę). Współczucie to życzliwe zwrócenie się ku
drugiemu bez „zarażania się” jego bólem w sposób
paraliżujący.
Ograniczenia empatii 

Parochalizm (stronniczość): Mamy tendencję do
silniejszej empatii wobec ludzi podobnych nam
(ten sam naród, wyznanie, wygląd). To może
prowadzić do niesprawiedliwości.
Efekt „reflektora”: Empatia skupia się na jednostce
(widocznym cierpieniu), co sprawia, że często
ignorujemy statystyczne, większe dramaty, których
nie „czujemy” tak emocjonalnie.



Oznaki empatii

umiejętność skupionego wysłuchania tego, co inni
mają do powiedzenia,
zainteresowanie problemami i zmartwieniami innych
osób (a także ich chęć do zwierzania się Tobie),
potrafisz często bez słów „wyczuć”, w jakim stanie
emocjonalnym jest inna osoba,
myślisz o tym, jak czują się inni ludzie,
inni ludzie przychodzą do ciebie po poradę,
czasem czujesz się przytłoczony złymi wydarzeniami
(nawet, jeśli nie dotykają Cię bezpośrednio),
podejmujesz próby pomocy innym, którzy cierpią,
czasami czujesz się wyczerpany lub przytłoczony w
sytuacjach towarzyskich,
troszczysz się o innych ludzi,
czasem trudno jest Ci ustalić zdrowe granice w
relacjach z innymi ludźmi.

https://pokonajlek.pl/zamartwianie-sie/


Miłosierdzie
Miser- / Miseria: Oznacza nędzę,
ubóstwo, biedę, cierpienie, nieszczęście
lub niedolę.
Cor / Cordis: Oznacza serce. 

W świecie starożytnym i biblijnym serce nie
było tylko siedliskiem emocji, ale centrum
decyzyjnym człowieka, miejscem rozumu,
woli i sumienia.

Etymologiczne znaczenie to: „serce dla
ubogich, nędznych” lub „oddanie swojego
serca nędzarzowi”, lub posiadanie “serca
u ubogich”.



Trzy poziomy miłosierdzia 
(św. Augustyn i św. Tomasz z Akwinu)

Miserum cor (Serce współ-cierpiące)
Oznacza stan, w którym serce człowieka staje się „nędzne” (smutne) z
powodu nieszczęścia drugiego. Jest to moment „zarażenia się”
cierpieniem bliźniego.
Misericordia dicitur, quia miserum cor facit super miseria alterius. >
(Miłosierdziem nazywamy to, co czyni serce smutnym z powodu nędzy
drugiego).

Cor ad miseros (Serce ku nędzarzom)
To aspekt dynamiczny. Serce nie pozostaje w miejscu, ale „wychodzi” ze
swojej strefy komfortu w stronę osoby cierpiącej. To etymologia ruchu i
działania.

Miseris cor dare (Dawać serce nędznym)
To najbardziej radykalna interpretacja. Miłosierdzie to nie tylko „poczucie
czegoś”, ale akt daru. Człowiek miłosierny oddaje część swojego „centrum
życiowego” (serca) osobie, która straciła wszystko.

https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113


Rehem = łono/wnętrzności. Miłość matczyna, instynktowna, fizyczna więź
zrodzona z "pokrewieństwa krwi"
Jan Paweł II: Dives in Misericordia (1980)
„O ile hesed uwydatnia cechy wierności samemu sobie i «odpowiedzialności
za własną miłość» (a więc cechy jak gdyby męskie), o tyle rahamim już w
swym źródłosłowie wskazuje na miłość matczyną (rehem = łono matczyne). Z
tej najgłębszej, pierwotnej bliskości, łączności i więzi, jaka łączy matkę z
dzieckiem, wynika szczególny do tegoż dziecka stosunek, szczególna miłość. O
tej miłości można powiedzieć, że jest całkowicie darmo dana, niezasłużona, że
w tej postaci stanowi ona jakąś wewnętrzną konieczność: przymus serca”.

Franciszek: Audiencja Generalna (13 stycznia 2016)
„Pan jest «miłosierny»: słowo to wskazuje na postawę czułości, taką jaką matka
otacza dziecko. Hebrajskie słowo użyte w Biblii kojarzy się bowiem z
wnętrznościami, a także z łonem matczynym. Dlatego sugeruje ono obraz
Boga, który wzrusza się i rozczula nad nami jak matka, kiedy bierze w ramiona
swoje dziecko i pragnie jedynie kochać, chronić, pomagać, gotowa oddać
wszystko, nawet samą siebie. Jest to zatem miłość, którą można określić jako
«płynącą z trzewi»”.

Hebrajskie pojęcie rahamim

https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1DUF2isFWsqVSYhbaACYtbgcLi_YjDqpE3GLQIVgkKQg/edit#gid=69851113


Splagchnidzomai - „czuć litość, litować się, współczuć”
(występuje w NT 12 razy); być poruszonym aż do wnętrzności, tj.
być zdjętym współczuciem, ulitować się (gdyż wnętrzności
uważano za siedlisko miłości i litości)
wywodzi się to słowo od rzeczownika „splanchnon”, który oznacza
wnętrzności, narządy wewnętrzne (jak np. serce, płuca, wątroba,
jelita itd.), ale już w przenośni powiemy, że jest to siedlisko uczuć,
wnętrze człowieka, a także sama czułość, serdeczność, miłość;
polski zwrot: serce się ściska. Coś nas chwyciło za serce i serce
się w nas ścisnęło. Głębokie wzruszenie, które nie pozwala
spokojnie stać i patrzeć, np. na cierpienie, na przykrą sytuację
drugich. Bo jak zobaczymy to zawsze, gdy to słowo występuje w
Biblii to po nim następuje jakieś aktywne działanie
Odniesione do Jezusa albo do bohatera Jezusowej przypowieści,
np.: 

Mt 15,32: „A Jezus przywołał swoich uczniów i powiedział:
Bardzo mi żal tych ludzi. Są ze Mną już trzy dni. Nie mają co
jeść, a ja nie chcę odsyłać ich głodnych, bo mogliby zasłabnąć
w drodze”.
Mt 18, 27: „Wtedy Pan zlitował się nad tym sługą, uwolnił go i
odpuścił mu dług”.

Bóg, który wzrusza się od wewnątrz



Przypowieść o Miłosiernym
Samarytaninie (Łk 10, 25-37):
Samarytanin nie tylko „poczuł żal”, on
zareagował. Współczucie biblijne zawsze
prowadzi do konkretnego czynu
(opatrywanie ran, płacenie za gospodę).

Powrót Syna Marnotrawnego (Łk 15, 11-
32): Moment, w którym ojciec „wzruszył
się głęboko” na widok syna. To
współczucie, które przywraca godność, a
nie tylko wybacza błędy.

Jezus płaczący nad zmarłym Łazarzem
(J 11, 33-35): Ważny przykład „współ-
odczuwania”. Bóg w ludzkim ciele nie
tylko uzdrawia, ale najpierw płacze razem
z cierpiącymi.



Problem teologiczny
Jak Bóg, który jest niecierpiętliwy może
współcierpieć z człowiekiem i współczuć mu?

WCIELENIE
Bóg jest impassibilis (niezdolny do
cierpienia), ale nie jest incompassibilis
(niezdolny do współcierpienia) - Bernard z
Clairvaux
“Człowiek jest dla Boga tak bardzo cenny,
że On sam stał się człowiekiem, aby móc
współcierpieć z człowiekiem [...] Stąd w
każde cierpienie ludzkie wszedł Ktoś, kto je z
nami dzieli i znosi; stąd w każdym
cierpieniu jest odtąd obecne con-solatio,
pocieszenie przez współcierpiącą miłość
Boga, i tak wschodzi gwiazda nadziei”
(Benedykt XVI)



Współczesna „empatia” (z gr. en – w,
pathos – cierpienie) sugeruje „wejście w
cierpienie”, o tyle łacińska misericordia
sugeruje przyniesienie lekarstwa
(serca) do cierpienia. Empatia kończy
się na współodczuwaniu, misericordia
etymologicznie domaga się obecności
serca tam, gdzie panuje nędza.
Chrześcijańskie miłosierdzie jest
„rozszerzoną empatią” – taką, która
dzięki łasce przekracza naturalne
bariery (np. miłość nieprzyjaciół),

Od empatii do
miłosierdzia



Wiktor Hugo, Nędznicy
Postać biskupa Myriel
wobec Jeana Valjeana. 
Kiedy Valjean kradnie
srebra, a policja go łapie,
biskup mówi: „Och, to
prezent, dlaczego nie
wziąłeś też świeczników?”. 
Współczucie, które
wykupuje duszę drugiego
człowieka. To nie litość, to
inwestycja w cudze
zmartwychwstanie.

Przykłady z literatury



Fiodor Dostojewski,
Idiota
Książę Myszkin jest
wcieleniem czystego
współczucia. 
On widzi cierpienie tam,
gdzie inni widzą tylko
upadek moralny (np. w
Nastasji Filipownej).
Dostojewski pokazuje
tragizm – w świecie
cynicznym tak radykalne
współczucie bywa
uznawane za szaleństwo.

Przykłady z literatury



Złe współczucie
Współ-odczuwanie

Towarzyszenie drugiemu bez poczucia
wyższości. „Płaczę z tobą”. Buduje więź.

Paternalizm    
Patrzenie z góry na „biednego grzesznika”. Daje
pomoc, ale odbiera podmiotowość, upokarza
drugą osobę.

Sentymentalizm         
Skupienie na własnych emocjach („tak mi
przykro”), bez realnego działania. Jałowe – to
autoterapia, nie pomoc innemu.

Współczucie bez sprawiedliwości
Odpuszczanie win tam, gdzie wyrządzono
krzywdę innym (np. fałszywa litość dla sprawcy
kosztem ofiary). Narusza ład moralny.

Obwinianie ofiar
Zamiast współczuć osobie, która doświadczyła
krzywdy, ludzie zaczynają zastanawiać się, co
mogła zrobić inaczej, by jej uniknąć. Zamiast
pytać: „Jak mogę pomóc?”, pytają: „Dlaczego
tam poszła?”, „Po co się odzywała?”, „Czemu
wcześniej nie uciekła?”.

Leseferyzm (franc. pozwólcie czynić)
Postawa (najczęściej rodziców względem
dzieci), która w imię fałszywie rozumianego
miłosierdzia na wszystko pozwala i wszystko
dopuszcza. Ustępowanie swoim dzieciom we
wszystkim albo przyzwolenie na zło. 



Zacznij od umiejętności nazywania emocji 
Niech słuchanie będzie priorytetem
Podziel się swoimi spostrzeżeniami

Gdy rozpoznasz emocje w innej osobie, empatia pozwoli
Ci postawić się w miejscu tej osoby. Empatia to nie
odczuwanie tego, co Ty byś czuł w takiej sytuacji. To
„wyjście poza siebie” i przyjęcie cudzych emocji przez
kilka chwil. Powstrzymaj się od opowiadania o tym, jak
Ty byś się czuł lub jak Ty byś postąpił. 

Podejmij działanie i zaoferuj pomoc
Samo odczuwanie czyjegoś bólu, chociaż może
wzmocnić poczucie przynależności i bycia zrozumianym
(o ile zostanie zakomunikowane) mimo wszystko nie
wykorzystuje w pełni możliwości poprawy
samopoczucia. 
Nie bój się podjąć konkretnego działania, aby komuś
pomóc 

Uczymy się
empatii


